
Comment retrouver une raison solide dans un monde 
confus — Don Ambroise | SETH Talk

Bonsoir à tous, merci beaucoup Tanguy. Effectivement, je pense que la foi aujourd'hui peut 
apporter une réelle guérison à notre raison, à notre raison moderne et je dirais même à notre 
raison post-moderne. J'espère que vous comprendrez ce que je veux dire par là à la fin de cette 
intervention.

Il y a quelques années, dans un livre entretien, un ancien président de la République, Nicolas 
Sarkozy, se voyait poser une question sur la place qui, selon lui, devait occuper la croyance, la 
foi dans notre société actuelle. Et sa réponse a été, je trouve, symptomatique de l'idée générale 
qui traîne dans nos mentalités, dans notre société, concernant les rapports entre la foi et la 
raison. Sa réponse a été la suivante, elle a été de dire mais je pense que la foi est du domaine de 
l'irrationnel et nous avons tous besoin d'un peu d'irrationnel dans nos vies.

Eh bien, cette phrase, à mon avis, est symptomatique de bien des manières, de la manière dont 
nous pensons les rapports entre la foi et la raison aujourd'hui. Moi-même, j'ai vécu cette 
expérience de découvrir que la raison pouvait réellement être sauvée par l'apport de la foi et que 
la foi chrétienne, l'intelligence d'un chrétien a réellement quelque chose de spécifique à apporter 
dans notre société. J'ai eu la grâce de rencontrer le Christ dans ma vie, c'est ce qui m'a conduit 
à me poser la question de la vocation sacerdotale et en arrivant au séminaire, le premier jour de 
cours du séminaire, eh bien un test nous a été donné, à moi et à tous mes compères qui 
rentrions en même temps au séminaire, pour évaluer, autant qu'il était possible, notre niveau de 
catéchisme.

Et parmi ces questions, il y avait une question sur la capacité de la raison à atteindre par elle-
même la conclusion de l'existence de Dieu. Eh bien, j'ai répondu, en étant tout à fait sûr de moi, 
non à cette question, non, il est absolument impossible par la raison seule, eh bien, d'arriver à 
l'existence de Dieu. Pourquoi ? Parce que j'avais été saisi par une expérience spirituelle, par le 
Christ, et j'étais convaincu que ça n'était qu'à travers cette expérience de rencontre personnelle, 
et je le suis toujours pour une part, mais uniquement à travers cette expérience de rencontre 
personnelle, que nous pouvions atteindre Dieu.

Alors, c'est petit à petit, au long de mes études au séminaire, que j'ai découvert à quel point 
cette conviction avec laquelle je suis rentré, et qui est peut-être votre conviction encore ce soir, 
j'espère que ce sera plus le cas à la fin de la soirée, eh bien, c'est au fil de ces études du 



séminaire que j'ai découvert cette illumination qui est la suivante, mon intelligence avait été 
formée par l'éducation nationale à être un outil, un instrument, ma formation avait été utilitariste, 
on m'avait appris à bien gérer, à bien compter, à me servir de mon intelligence pour gagner de 
l'argent, mais certainement pas à chercher et à trouver un sens à notre monde et à la réalité qui 
nous entoure. C'est donc en découvrant d'abord, comme le prévoit l'Église, la philosophie, puis 
la théologie, que j'ai découvert cette illumination, mon intelligence, et c'est le cas de chacun 
d'entre nous, est capable de découvrir un sens, un sens rationnel à la portée de toute 
intelligence humaine dans la réalité qui nous entoure. C'est inscrit dans les Écritures, Saint Paul 
lui-même s'emporte au début de l'Épître aux Romains contre ces païens qui ne sont pas 
capables, alors que Dieu leur a donné une intelligence, de découvrir dans la création qui les 
entoure, les traces du Créateur.

C'est aussi le cas du Concile Vatican I qui, à la fin du XIXe siècle, est venu réaffirmer avec force 
la capacité de la raison humaine à parvenir à la conclusion de l'existence de Dieu. Et puis c'est 
aussi le cas, mais j'y reviendrai, d'un pape récent qui nous a livré cette conviction profonde selon 
laquelle nous pouvons parvenir avec notre raison à la conclusion de l'existence de Dieu. Alors 
pour comprendre un petit peu cette problématique, je pense qu'il est important de comprendre le 
contexte dans lequel nous nous trouvons, qui est celui de la post-modernité.

Pour en arriver à comprendre ce qu'est la post-modernité, il faut simplement brosser en 
quelques phrases l'histoire de ces rapports entre la foi et la raison. On peut dire qu'au moment 
du XIIIe siècle, c'est l'époque de saint Thomas d'Aca, au moment des grandes universités 
médiévales, nous étions arrivé à une sorte d'apogée de l'harmonie entre la foi et la raison à 
travers la progression de la science théologique. Et saint Thomas d'Aca lui-même a été un 
vecteur de la pensée d'Aristote en Occident, et pensée d'Aristote à laquelle nous devons 
énormément dans notre civilisation.

Peu après, il y a eu l'émergence de la modernité qui se définit, non pas par quelque chose de 
positif, mais par une rupture. La modernité se définit comme une rupture par rapport à ce qui la 
précède, et notamment pour ce qui concerne les rapports entre l'intelligence et la foi, se définit 
comme une capacité de la raison à s'auto-affirmer sans avoir besoin de reconnaître l'existence 
d'un créateur. Cette modernité a été boostée par l'avalanche de découvertes scientifiques qui 
sont intervenues à l'époque moderne, jusqu'à l'apogée du rationalisme et du scientisme au XIXe 
siècle, siècle au cours duquel on était à peu près convaincus que la raison et la science avaient 
rendu la foi totalement inutile.

Mais c'était sans compter le XXe siècle, avec ces deux immenses drames que furent le 
communisme et le nazisme, qui, ne l'oublions pas, sont deux athéismes qui ont conduit à des 
millions de morts. Et deux athéismes fondés sur prétendument deux sciences, on pourrait dire 
que le nazisme, et en tout cas l'idéologie de la solution finale s'est fondée sur une déviance de la 



biologie en prétendant classer les races de manière biologique, et puis le communisme, lui, a fait 
des millions de morts en se fondant sur une prétendue science, en tout cas telle qu'elle était 
conçue par le communisme, à savoir l'économie. Et c'est donc la raison laissée à elle-même qui, 
en réalité, a conduit à ce déboussolement total de cette intelligence humaine, jusqu'à considérer 
qu'il était bon de détruire certains des habitants de cette terre.

Et donc c'est dans ce marasme qu'émerge la post-modernité, la raison qui a cru pouvoir se 
passer de la foi finit par douter d'elle-même. Et c'est dans ce contexte que nous sommes 
aujourd'hui. Notre raison n'est plus une raison commune.

Notre raison ne croit plus qu'elle est capable d'atteindre la vérité, et on le voit de manière 
évidente, par exemple, dans une idéologie comme le gender, où la raison la plus scientifique est 
battue en brèche. Par exemple, dans le domaine de la biologie, on est capable d'affirmer qu'une 
personne qui en présente pourtant les caractéristiques génétiques ne serait pas une femme ou 
un homme. Et c'est dans ce contexte que nous sommes appelés aujourd'hui à penser notre 
rapport entre l'intelligence et la foi.

Et je crois que l'intelligence de la foi, que nous pourrions développer aujourd'hui, peut être 
thérapeutique pour la raison, et rendre la raison à elle-même, en lui permettant de lutter contre 
deux grandes blessures que la post-modernité inflige à notre raison, à savoir le relativisme d'une 
part, et l'individualisme d'autre part. En effet, si notre intelligence, et c'est ce qu'affirme le 
relativisme, n'est plus capable d'atteindre une vérité au-delà des seuls phénomènes, de 
l'observation des seuls phénomènes, comme on peut le faire en histoire ou même en physique, 
si la raison n'est plus capable d'atteindre un sens, à une vérité, eh bien alors quel est son rôle ? 
Que lui reste-t-il ? Et puis si la raison n'est que le fait d'un individu, et peut être remise en cause 
par la raison de l'individu qui est à côté de lui, alors nous n'avons plus de raison commune, et 
c'est exactement la situation dans laquelle nous nous trouvons. Or, développer l'intelligence de la 
foi nous permet à la fois de redécouvrir que la vérité existe, et qu'elle est atteignable par les 
forces de notre raison, et de découvrir d'autre part que cette raison est une raison commune, et 
si on en reste au domaine naturel de la philosophie, eh bien cette raison commune se fonde sur 
une réalité commune, c'est pour cela que la philosophie qu'a toujours encouragé l'Église est une 
philosophie réaliste, à l'école d'Aristote et de saint Thomas d'Aquin, et puis si on se situe dans le 
domaine de la théologie, notre raison est une raison commune, puisque nous nous situons dans 
le même cadre ecclésial pour penser cette théologie.

Alors pour finir, je voudrais rappeler qu'à l'aube de cette post-modernité, en 1978, eh bien les 
cardinaux sont allés chercher de l'autre côté du rideau de fer un homme, un cardinal, Carole 
Vojtiwa, qui avait été, avant d'être séminariste, déjà passionnée de philosophie, et qui, tout en 
étant prêtre, puis évêque, puis cardinal, avait produit toute une somme de travail philosophique à 
travers les ouvrages, par personne et actes, en développant toute une doctrine philosophique. Et 



c'est donc un philosophe, parmi tant d'autres qualités qu'il avait, qui s'est installé sur le trône de 
Pierre. Et ce philosophe, eh bien, a voulu offrir à l'Église, en 1998, une encyclique que je vous 
invite tous à lire si vous avez envie de creuser ces rapports entre la foi et la raison.

Cette encyclique s'intitule Fides et Ratio, foi et raison en latin, et s'ouvre sur cette citation sur 
laquelle je voudrais vous laisser pour éclairer le reste de cette soirée. C'est un pape qui parle, 
c'est le magistère de l'Église qui nous l'enseigne, et je pense qu'à ce titre, nous pouvons, grâce à 
l'intelligence de la foi, redécouvrir que notre raison est capable d'atteindre la vérité. Voici cette 
citation, la foi et la raison sont comme les deux ailes qui permettent à l'esprit humain de s'élever 
vers la contemplation de la vérité.

Je vous remercie beaucoup.


